
 مشكاة من نور الإمام الصادق عليه السلام

 مقدمة: ال

 دراسة شخصية عظيمة كشخصية الإمام جعفر بن محمد الصادق )عليه السلام( لا 
ّ
إن

؛ فهي شخصية جامعة لمكارم الفضائل الإلهية 
ً
 أو جزئيّا

ً
 سطحيّا

ً
تناول تناولا

ُ
يمكن أن ت

 
ٌ
ّ للإنسان الكامل الذي أراده والإنسانية، ومظهرٌ من مظاهر الكمال المطلق، وتجسيد حي

 إلى صراطه المستقيم. 
ً
 على خلقه، ودليلا

ً
 الله تعالى حجّة

ي أعماق 
 
ي الغوص ف

ة الإمام الصادق )عليه السلام( يقتض  ي سير
 
 البحث ف

ّ
ومن هنا، فإن

ي هذه 
 
مه ف

ّ
دة؛ تاريخية، وعقائدية، وعلمية، وأخلاقية، وروحية، واجتماعية. وما نقد

ّ
متعد

ته العطرة، بل هو إطلالة موجزة تهدف إلى  الصفحات ليس ي سير
 
 لكل ما ف

ً
استقصاءً شاملا

يد  ع إلى منابع المعرفة الحقة ليسي  
ّ
التذكير بمقامه العظيم، وإلى فتح نافذة للقارئ المتطل

ف من علومها الغزيرة  . من ينابيعها الصافية، ويغي 

: لمحة تاريخية عن عصر الإمام )عليه السلام(
ً
 أولا

 148هـ( وعاش إلى سنة ) 83الإمام جعفر بن محمد الصادق )عليه السلام( سنة )ولد 

ى،  ت بجملة من التحوّلات الكير  ّ ي حقبة مضطربة من تاري    خ الأمة الإسلامية، تمير
 
هـ(، ف

 أبرزها: 

  .ضعف الدولة الأموية وانهيار سلطانها 

  .نشوء الدولة العباسية على وقع صراعات دموية طاحنة 

  ة الفرق و  المذاهب الكلامية والفلسفية، وتعدد الآراء والاجتهادات. كير

  .انفتاح الأمة الإسلامية على الحضارات الأجنبية؛ الفارسية واليونانية والهندية 

ي خضمّ هذا المشهد السياسي والفكري المزدحم، وجد الإمام الصادق )عليه السلام( 
 
وف

 
ً
 علومه ونشر معارفه، فأسّس مدرسة

ّ
ت الأمة بالوعي  الفرصة سانحة لبث

ّ
 رائدة، أمد

ً
فكرية

 الصحيح، وحمت الإسلام من التحريف والانحراف. 



ي شخصيته )عليه السلام(
 
: الصفات والملكات الأساسية ف

ً
 ثانيا

ي قول  العصمة:  -1
 
وهي صفة لازمة للإمام المنصوص من قِبل الله تعالى، فلا يزلّ ف

 . ي حكم أو تدبير
 
 ولا فعل، ولا يخطئ ف

ي  العلم الواسع:  -2
 
 ف
ً
ي عصره، فكان إماما

 
 لم يسبقه إليه أحد ف

ً
ي سعة علمه مبلغا

 
بلغ ف

ي الطب والكيمياء والفلك. حت  قال أبو 
 
الفقه والتفسير والكلام والفلسفة، بل وف

 . (1)الصادق( ما رأيت أفقه من جعفر بن محمد )حنيفة: 

3-  :   الحلم والصبر
ً
ا ي العباس ما ينوء به الجبال، فصير صير

ي أمية وبت 
 من ظلم بت 

 
لاف

ّ أتباعه على الثبات ومواجهة المحن بالإيمان.  ، وربر
ً
 جميلا

رف بصفته الجامعة:  العبادة والزهد:  -4
ُ
. وكان يقسّم (أعبد الناس وزاهد العرب)ع

ي تجلٍّ رائع للتوازن ال
 
. ليله بير  العبادة، والنوم، وخدمة الأهل، ف ي

 روحي والإنساب 

عطي حاجته، وكان يُطعم الفقراء ولو  الكرم والسخاء:  -5
ُ
لم يُرَ سائلٌ وقف ببابه إلا وأ

 على بُعد الديار. 

 لخصومه قبل محبيه، فكان  المنطق والحكمة:  -6
ً
آتاه الله من الحكمة ما جعله مقنعا

 لجميع المذاهب
ً
 علميا

ً
هان ويقيم الحجة بالعقل، حت  غدا مرجعا  . يحتج بالير

 
ً
 الأبعاد المتعددة لشخصيته )عليه السلام(: ثالثا

 شخصية الإمام جعفر بن محمد الصادق 
ّ
هي بحرٌ زاخر لا يُدرك غوره،  (عليه السلام)إن

ي أرضه. 
 
ي أرادها الله تعالى لخليفته ف

ي مقام الإنسانية الت 
 
وصورة حيّة للكمالات الإلهية ف

 من تسليط الضوء على بعض زواياها 
ّ
وللإطلال على ملامح هذه الشخصية العظيمة، لا بد

 من عبير قدسها النوري والوجودي. وهي 
ً
نا نستنشق شيئا

ّ
أبعاد متشابكة  المباركة، عل

 : ي
ز أهمّها فيما يأب  ا نحاول أن نير

ّ
 ومتكاملة، يصعب فصل بعضها عن بعض، غير أن

 

 

                                                           

 . 86ص  1ج ،الآثار  ،محمد بن حسن ،باب  یش (1)



سة( -1
ّ
 البُعد النوري )النشأة والهوية المقد

، كسائر أئمّة الهدى عليهم السلام، هو تجسيد للنور الأوّل (عليه السلام)الإمام الصادق 

 بهم  (آل محمد)هو من صفوة الذي خلقه الله تعالى قبل جميع المخلوقات. ف
ّ الذين بشر

ي الأعظم  . وهذا البُعد يمنحه صلة  (صلى الله عليه وآله)النتر ي
ي أحاديث الخلق النوراب 

 
ف

 لعلومها. 
ٌ
 لها ووارث

ٌ
 وجودية بالذات الإلهية والنبوة الخاتمة، إذ هو امتداد

بابه، بل هو الكمال ومن هنا كانت عصمته المطلقة، فلا خطأ ولا نسيان ولا معصية تطرق 

ي  ها نقص، وحجّة الله القائمة على خلقه.  ي لا يعي 
ي أبه صوره، والقدوة الت 

 
 ف

ي والعلمي )مدرسة الإمام الصادق( -2
 
 البُعد المعرف

ب 
ِّ
ق
ُ
لصدقه الذي لا يخالطه كذب، وكان إمام العلم بلا  (الصادق )ب  (عليه السلام)لقد ل

ي المدينة المنوّ 
 
ي عصره، أسّس ف

 
ي منازع ف

 
ى خرّجت آلاف العلماء ف رة جامعة إسلامية كير

شت  العلوم؛ من الفقه والكلام والفلسفة، إلى الكيمياء والفلك والرياضيات. ومن أبرز 

 تلامذته جابر بن حيان. 

هان، لا على مجرّد النقل، وقد شهدت  (عليه السلام)وكان علمه   على العقل والير
ً
مؤسسا

ة  مناظراته مع المخالفير  على قوّة
ّ
ه للقرآن الكريم وبيان السن ي تفسير

 
حجته، كما برز ف

 له. 
ً
 للوحي ومفشا

ً
 النبوية بصفته حافظا

ي 
مًا))وهو، إلى جانب ذلك، صاحب العلم اللدب 

ْ
ا عِل

َّ
ن
ُ
د
َ
 مِن ل

ُ
اه
َ
مْن
َّ
ل
َ
، الذي يفيض على (1)((وَع

يف بما وراء حدود العقل المجرّد، فيكشف له أسرار العرفان وحقائق  الشهود.  قلبه الشر

ي نظام الخلق( -3
 
 البُعد الوجودي )دوره ف

ي الرؤية الكونية الإسلامية، يكون الأئمة 
 
، وأبواب  (عليهم السلام)ف وسائط الفيض الإلهي

رفع البلاء، ولولاهم 
ُ
ل الغيث وت

كتهم يُي  َّ رحمته على خلقه. فبهم تستمر الحياة، وبير

 لساخت الأرض بأهلها. 

                                                           

 . 65سورة الكهف، الآية  (1)



وقد أكدت الروايات هذه الحقيقة، وجعلتهم الحجة الباطنة كما كان الأنبياء الحجة 

ي العقيدة، إذ ورد: 
 
 ف
ً
 لازما

ً
 )الظاهرة. ومن هنا كانت معرفة الإمام ركنا

َ
وَ لَ

ُ
 وَه

َ
 مَات

ْ
مَن

 إِمَامَ 
ُ
عْرِف

َ
مَانِهِ  ي

َ
  ز

َ
  مَات

ً
ة اهِلِيَّ

َ
 ج

ً
ة
َ
 . (1)(مِيت

ي  -4
ر
بوي والأخلاف  )صناعة الإنسان الكامل(البُعد البر

 فيه العبادة والخلق  (عليه السلام)كان الإمام الصادق 
ّ

المثل الأعلى للإنسان الكامل، تتجلى

ق بالأخلاق الإلهية. 
ّ
 للتخل

ً
 عملية

ً
ته مدرسة  والزهد والكرم والصير والحلم. وكانت سير

 
ً
رف منسوبا

ُ
ي تهذيب النفس ومجاهدتها، وهو ما ع

 
 راسخة ف

ً
ي كتاب كما وضع أصولا

 
 إليه ف

ي التفكر والتأمل ورياضة النفس 
 
يعة، وما تضمنته رواياته من دروس ف مصباح الشر

 والسلوك الروحي إلى الله تعالى. 

 البُعد السري والعميق )الباطن والولاية( -5

يعة وحِكمها، إذ كان  (عليه السلام)كان الإمام  العارف بباطن القرآن وتأويله، وأسرار الشر

، ولبطنه بطن، حت  سبعة أبطن. فلكل حكم ظاهرٌ وباطن، يبيرّ  لخاصته 
ً
 لكلامهم بطونا

ّ
أن

 ولكل ظاهر حقيقة روحية عميقة. 

ومن هنا كانت له الولاية التكوينية بإذن الله، يظهر بها من الكرامات والخوارق ما يشهد 

 
ً
 مرشدا

ً
 على الأحكام والمعارف، بل كان أيضا

ً
. ولم يكن شأنه مقتصرا  للسالكير  بقربه الإلهي

ي مدارج الكمال، ويزوّدهم بالعون والمدد. وقد وصلت إلينا 
 
، يقودهم ف ي سفرهم الروحي

 
ف

 أهل البيت 
ُ
ي تكشف عن عمق عبوديته وعلو مقامه، فهو وقادة

ه الت 
ُ
مناجياته وأدعيت

 أرباب هذه القافلة الإيمانية، وهداة السائرين إلى الله تعالى.  (عليهم السلام)

 

 

 

                                                           

، محمد بن علىي  (1)  . 329ص 1ج ،، كي   الفوائد الكراجكي



 
ً
ي شخصيته )عليه السلام(: رابعا

 
 المواقف العملية المضيئة ف

ي مواقف حيّة تنبض بالحكمة والهيبة 
 
ت شخصية الإمام الصادق )عليه السلام( ف

ّ
لقد تجل

 باقية للأمة. 
ً
 عاكسة لعظمة مقامه، ودروسا

ً
 والسمو، فكانت أقواله وأفعاله مرآة

  :  موقفه مع المنصور العباسي

 عليه 
ّ
 والإمام )عليه السلام( إلى جانبه، فإذا بالذباب يطير حوله ويلح

ً
جلس المنصور يوما

: يا أبا عبد الله، لِمَ خلق الله الذباب؟ فأجابه الإمام )عليه 
ً
حت  أزعجه، فقال مغتاظا

  بِهِ  لِيُذِلَ )السلام( بعبارة موجزة بليغة: 
َ
بَابِرَة

َ
ج
ْ
 . (1)(ال

. فسكت المنصور، وقد علم 
ً
، وأمض  أثرا

ً
 أشد وقعا

ً
 منه سيجلب عليه جوابا

ٍّ
أن أي رد

ي الخلق، وأبان كيف أن أصغر 
 
ي كلمة واحدة، كشف الإمام عن حكمة الله ف

 
وهكذا، ف

ين.   المخلوقات قد يُذل به أعظم المتكيرّ

  :موقفه مع صديقه الذي أساء الأدب 

ي لحظة غضب يقول كان للإمام )عليه السلام( صديق مقرّب لا يكاد يفارقه، فإذ
 
ا به ف

ي عرض أمه. فما كان من الإمام )عليه السلام( 
 
 بذلك الطعن ف

ً
لعامله: يا ابن الفاعلة! قاصدا

 :
ً
ب بها جبهته قائلا يفة، وصر   )إلا أن رفع يده الشر

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك
ْ
د
َ
 ق
ُ
ه مَّ
ُ
 أ
ُ
ذِف

ْ
ق
َ
ِ ت
َّ
 اللَّ

َ
ان

َ
رَى سُبْح

َ
  أ

َ
ن
َ
 أ

 
َ
ك
َ
  ل

 
 وَرَع

َ
ك
َ
سَ ل

ْ
ي
َ
ا ل
َ
إِذ
َ
 ف
ً
 . وَرَعا

َ
لِمْت

َ
 مَا ع

َ
الَ أ

َ
ق
َ
 ف
 
ة
َ
كِ
ْ

 مُسْر
 
ة
َّ
دِي
ْ
 سِن

ُ
ه مَّ
ُ
 أ
َّ
 إِن

َ
اك

َ
 فِد

ُ
ت
ْ
عِل
ُ
الَ ج

َ
ق
َ
ف

ي 
ن ِّ
َ
 ع
َّ
ح
َ
ن
َ
 ت
ً
احا

َ
ةٍ نِك مَّ

ُ
لِّ أ

ُ
 لِك

َّ
ن
َ
 . (2)(أ

ومنذ ذلك اليوم قاطعه الإمام )عليه السلام(، ولم يره أحد يسير معه حت  فرق الموت 

  بينهما. لقد أراد الإمام بهذا الموقف أن
ّ
ي الأخلاق الإسلامية: أن

 
ى ف يرسّخ قاعدة كير

ي الدين أو المذهب أو الرأي، هو  
 
 ف
ً
ي على أعراض الناس، ولو كان الخصم مخالفا

ّ
التعد

ة من الكبائر لا يرضاها الله، ولا يقبلها رسوله.   كبير

                                                           

، محمد بن علىي  (1) ي
ي طالب ابن شهرآشوب المازندراب   . 251ص 4ج(، عليهم السلام)، مناقب آل أبر

، محمد بن يعقوب بن إسحاق (2) ي
ي الكليت 

 
 . 324ص 2ج، ، الكاف



ي الأكرم )صلى الله عليه وآله( المقياس الدقيق للشهادة والاتهام حير  قال  النتر
: وقد بيرّ 

 )(: لى الله عليه وآلهترى الشمس؟ قال السائل: نعم، فقال )ص
ْ
ع
َ
وْ د

َ
 أ
ْ
د
َ
ه
ْ
اش
َ
ا ف
َ
لِه
ْ
 مِث

َ
لَ
َ
. (1)(ع

بت  على الظنون والأقاويل، وإنما على اليقير  والبيّنة. وقد نه الله تعالى 
ُ
فالأحكام لا ت

 عن اتباع الظن فقال: 
ً
م  )) صراحة

ْ
 بِهِ عِل

َ
ك
َ
سَ ل

ْ
ي
َ
فُ مَا ل

ْ
ق
َ
 ت
َ
 وَلَ

َ
اد
َ
ؤ
ُ
ف
ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال  السَّ

َّ
إِن

 
ً
ولا

ُ
 مَسْئ

ُ
ه
ْ
ن
َ
 ع
َ
ان
َ
 ك
َ
ئِك

َ
ول
ُ
لُّ أ

ُ
 . (2)((ك

 
ً
 الإرث الخالد للإمام )عليه السلام(: خامسا

 
ً
 هاديا

ً
، سيبق  مشعلا

ً
 عظيما

ً
 وروحيا

ً
 علميا

ً
ف الإمام جعفر الصادق )عليه السلام( تراثا

ّ
خل

 على مرّ الأزمان، ومن أبرز معالمه: 

اث العلمي الزاخر:  -1 ي شت  أبواب  البر
 
رُوي عنه ما يزيد على ثلاثير  ألف حديث ف

 المعرفة، فكان من أعظم مصادر العلوم الإسلامية. 

 مثل: هشام بن  تربية جيل من العلماء الكبار:  -2
ً
أخرج من مدرسته تلامذة عظاما

، محمد بن مسلم، وجابر بن حيان الذي  ب الحكم، مؤمن الطاق، زرارة بن أعير 
ّ
ق
ُ
ل

ي الكيمياء.   بأبر

أرس دعائم المذهب الجعفري، الذي أصبح من أكير  مدرسة فقهية مستقلة:  -3

هان، وعمق  المذاهب الإسلامية، بما امتاز به من قوة الدليل، ورسوخ الير

 الاستنباط. 

ي الكامل:  -4
 
ي العلم والعبادة  النموذج الإنسان

 
 صور الكمال ف

 
ي حياته أرف

 
جسّد ف

ي أنمو 
ي والأخلاق، وبق 

 
ء دروب المسلمير  ف ي

 يلهم السالكير  إلى الله، ويض 
ً
 خالدا

ً
ذجا

 مختلف العصور. 

 

 

                                                           

 . 397ص 1ج ،، فقه القرآنقطب الدين الراوندي، سعيد بن هبة الله (1)

 . 36سورة الإسراء، الآية  (2)



 دروس من إيحاء حياته السْريفة

 حياة الإمام جعفر بن محمد الصادق )عليه السلام( تمثل مدرسة متكاملة، تفيض 
ّ
إن

. فهي ليست حياة  ي
م نماذج راقية لكل مجالات الوجود الإنساب 

ّ
، وتقد عابرة، بالأنوار والعير

، يستمد منه المؤمنون قواعد البناء، وأسس الهداية،  وع حضاري وفكري وروحي بل مشر

، منها:  ي ميادين شت 
 
 جليلة ف

ً
ته المباركة دروسا  ومنارات النجاة. ويمكن أن نستلهم من سير

: الدروس العقدية والعلمية
ً
 أولا

 إرساء المعرفة الإسلامية الأصيلة:  -1

 
ً
، وبرهان العقل، أقام )عليه السلام( منهجا  يقوم على الجمع بير  نور الوحي

ً
 متكاملا

ً
معرفيا

 لوهم الفصل بير  العلوم الدينية والدنيوية. ولذا دعا إلى 
ً
وذوق العرفان، فكان بذلك مبددا

عية ثابتة.   تمحيص كل معرفة بعقل ناقد، وموازين سرر

 مواجهة الانحرافات الفكرية:  -2

ي تلامذته على فهم الآخر، ثم واجه شت  الأفكار والتيارات بالحكمة و 
ّ
هان، فكان يربر الير

محاورته بأدب وقوة منطق، لا بالتجاهل أو الإقصاء، حت  اندحضت الشبهات من 

 جذورها. 

ام الوسطية ورفض الغلو:  -3  الي  

 لله 
ٌ
 أنهم عبيد

ً
ي أهل بيته )عليهم السلام(، مؤكدا

 
أعلن رفضه الصري    ح للغلو فيه وف

ي الفكر والسلوك، ونبذ كل تطرف أو مغالاة، وإن المكرمون. فكان منهجه الاعتد
 
ال ف

عاها له محبّوه. 
ّ
 اد

بوية والأخلاقية : الدروس البر
ً
 ثانيا

بية:  -1 ي الي 
 
 القدوة العملية ف

ي 
 
 ف

ً
ي الحق قدوة

ّ
كان )عليه السلام( يجسّد ما يدعو إليه قبل أن ينطق به، ليكون المربر

 القيم السامية. الصدق، والأمانة، والتواضع، والعبادة، وسائر 



 تربية القيم قبل المعلومات:  -2

ي نقل العلوم، بل جعل لبّها غرس التقوى ومراقبة النفس وحسن 
 
بية ف لم يحصر الي 

 لا هداية. 
ً
ي تصبح عبئا

 المعرفة بلا قلب نق 
ّ
 الخلق، لأن

3-  : ي التعامل مع المسيئير 
 
 الرحمة ف

 بالحلم وكظم الغيظ، فكان يحوّل أعداءه إلى أصدقاء بس
ّ

 بأن تحلى
ً
، مؤمنا ي

 
لوكه الأخلاف

ي تثبيت دعائم الحق من العنف والجدال العقيم. 
 
 اللير  والرحمة أبلغ ف

: الدروس الاجتماعية والسياسية
ً
 ثالثا

 بناء المجتمع من الداخل:  -1

 ، عية الظالمير  ي سرر
 
ي العباس، رفض الانخراط ف

ي أمية إلى بت 
أمام التحولات السياسية من بت 

ي الحق. ووجّه جهوده إلى بناء 
 
، وتربية رجال راسخير  ف

ً
 وأخلاقيا

ً
 الأمة فكريا

 المقاومة بالوعي لا بالعنف:  -2

 لحماية الكيان الشيعي ونشر العلم، مع ترسيخ 
ً
اتخذ )عليه السلام( من التقية سلاحا

 العقيدة بوصفها أقوى سلاح لمواجهة الطغيان. 

3-  :  التكافل الاجتماعي

، وأسّس   إلى خدمة أغاث الملهوفير  وأعان المحتاجير 
ً
، داعيا لثقافة التضامن الاجتماعي

، لتكون الأمة قوية بأخوتها وتراحمها.   الفقراء وبناء مؤسسات الخير

: الدروس الاقتصادية
ً
 رابعا

 إتقان العمل والمهنة:  -1

 ومسؤولية اجتماعية، تعكس 
ً
ي كل عمل، وجعل ذلك عبادة

 
 على الإحسان والإتقان ف

ّ
حث

 صفاء الباطن وحسن الظاهر. 

 

 



 لنشاط الاقتصادي المباح: ا -2

 الاستغناء عن 
ّ
 أن

ً
شجع على السعي للرزق الحلال من تجارة وزراعة وصناعة، مؤكدا

ف المؤمن.   الناس، وقضاء الحوائج بالمال الحلال، من كمال الدين وسرر

: الدروس الروحية والعبادية
ً
 خامسا

 التوازن بير  الدنيا والآخرة:  -1

ومناجاة المولى بالعبادة، وبير  مواجهة السلطة الظالمة، مزج بير  قيادة المدرسة العلمية، 

ي الاعتدال: لا إفراط ولا تفريط. 
 
 وخدمة الأهل والناس، فكان قدوة ف

 العبادة القلبية:  -2

ي 
، فهي الت  ي د على الخشية ومراقبة الله بوصفها جوهر العبادة، لا مجرد مظهر خارحر

ّ
شد

 زخارف الدنيا.  تصنع الإنسان وتقومه، وتمنحه القوة على مواجهة

: الدروس الإدارية والقيادية
ً
 سادسا

 إدارة الاختلاف والتعددية:  -1

ام، فكان  أدار مدرسة ضمّت آلاف الطلاب من مختلف المذاهب والأفكار، بالعدل والاحي 

 عن الظلم والاعتداء. 
ً
هان، بعيدا  الحوار عنده بالحكمة والير

 تفويض المسؤوليات:  -2

 مبدأ بناء الكوادر وتوزي    ع المهام،  أرسل وكلاءه إلى الأقطار لنشر 
ً
العلم وتبيير  الحق، مؤكدا

 بير  الناس، والحجة قائمة على الجميع. 
ً
 عن المركزية، ليكون الحق مشاعا

ً
 بعيدا

 

 

 

 

 



 لوازم الولاية

ي الجَنان، بل 
 
الولاية للمعصومير  )عليهم السلام( ليست مجرد دعوى باللسان أو عاطفة ف

امٌ شامل يتجسّد  ي كل أبعاد الحياة، بحيث يكتمل عقدها بعد عقد القلب والإقرار هي الي  
 
ف

 بحقهم، بالمشايعة والاتباع، حت  يكون الإمام أولى بالعبد من نفسه. 

 تاريخية محضة، ولا  ؛وعليه
ً
 العلاقة بالإمام الصادق )عليه السلام( ليست علاقة

ّ
فإن

امية، تق  وجدانية فحسب، بل هي رابطة وجودية والي  
ً
ي واجباتٍ عملية، عاطفة

تض 

ي طريق 
 
 ف
ً
ما
ّ
ل سل

ّ
 من شكر النعمة الإلهية، كما تشك

ً
ل جزءا

ّ
 جوهرية، تشك

ً
وتفرض أمورا

. وفيما يلىي بيان أبرز هذه اللوازم:   الكمال النفسي والسموّ الروحي

: أساس العلاقة -1 ي
 
 المستوى العقدي والإيمان

ة الأولى ال  الإقرار بإمامته )عليه السلام( هو الركير 
ّ
ي عليها دين العبد وتديّنه، إذ إن

ي ينبت 
ت 

ض الطاعة بعد أبيه الإمام الباقر )عليهما السلام(،  ه الإمام المفي 
ّ
يجب الاعتقاد الجازم بأن

 طاعته امتداد لطاعة الله ورسوله )صلى الله عليه وآله(. 
ّ
 وأن

ي الإيمان؛ فهو القائل: 
 
 ف
ً
 أصيلا

ً
 )ومن هنا، كانت محبته )عليه السلام( ركنا

َ
  لِ ه

ُ
يمَان ِ

ْ
  الإ

َّ
إِلَ

بُ 
ُ
ح
ْ
ضُ  ال

ْ
بُغ
ْ
  وَال

َ
ة
َ
ي
ْ
ذِهِ الْ

َ
 ه

َ
لَ
َ
مَّ ت

ُ
 )) : ث

َ
يمان ِ

ْ
مُ الإ

ُ
يْك
َ
بَ إِل بَّ

َ
مْ  ح

ُ
وبِك

ُ
ل
ُ
ي ق ِ

 
 ف

ُ
ه
َ
ن
َّ
ي
َ
مُ  وَز

ُ
يْك
َ
 إِل
َ
ه رَّ
َ
وَك

 
َ
سُوق

ُ
ف
ْ
رَ وَال

ْ
ف
ُ
ك
ْ
  ال

َ
عِصْيان

ْ
  وَال

َ
ون

ُ
اشِد مُ الرَّ

ُ
 ه

َ
ولئِك

ُ
 . (2)((1)((أ

م رضاه على رضا النفس والأهواء، وهذا هو لبّ الاتباع الحق. ومعت  المحبة هنا أن 
َّ
 يُقد

: التعلم والتعليم -2 ي
 
 المستوى العلمي والمعرف

ي 
 
ي ما صدر عنه من علوم ف

ُ الحثيث لتلق ّ يف، والسعي من لوازم الولاية طلبُ علمه الشر

. وقد قال )عليه السلام(:  سَ )العقائد والفقه والأخلاق والتفسير
ْ
ي
َ
مُ  ل

ْ
عِل
ْ
مِ  ال

ُّ
عَل
َّ
وَ  بِالت

ُ
مَا ه

َّ
إِن

 
ُ
ه
َ
بْدِي

ُ
 ي
ْ
ن
َ
 أ
َ
عَالَ

َ
 وَت

َ
بَارَك

َ
ُ ت
َّ
 اللَّ

ُ
رِيد

ُ
 ي
ْ
بِ مَن

ْ
ل
َ
ي ق ِ
 
عُ ف

َ
ق
َ
ور  ي

ُ
 . (3)(ن

                                                           

 . 7سورة الحجرات، الآية  (1)

، محمد بن يعقوب بن إسحاق (2) ي
ي الكليت 

 
 . 125ص 2ج ،، الكاف

، علىي بن الحسن (3) سي ي غرر الأخبار الطير
 
 . 326ص ،، مشكاة الأنوار ف



اه إلى نشر علومه بير  الناس، 
ّ
، بل يتعد ي

وعليه، فالتحصيل العلمي لا يقف عند حدود التلق 

 إلى
ً
 معارفه وأحاديثه، ليكون المؤمن داعية

ّ
 بمقام إمامه  وبث

ً
ته ولسانه، ومُعرّفا الحق بسير

 بير  العباد. 

: الاقتداء والتطبيق -3  المستوى العملَي والسلوكي

ي أن 
جم إلى عمل وسلوك. فالاقتداء بسنته )عليه السلام( يعت  ي 

ُ
لا معت  للولاية إن لم ت

ي العبادات والمع
 
 يُهتدى به ف

ً
جعل أخلاقه منارا

ُ
حتذى، وأن ت

ُ
 ت
ً
املات تكون حياته قدوة

 والآداب. 

 )فالمطلوب أن يكون المرء 
ً
ام  (صادقيا  بالاسم فحسب؛ وذلك بالالي  

ً
ي سلوكه، لا شيعيا

 
ف

ي عصر الغيبة إلى 
 
عية المنقولة عن رواته وتلامذته، وبالرجوع ف بفقهه وأحكامه الشر

ل امتداد خطه. 
ّ
ي تمث

 المرجعية الدينية العليا الت 

 تصالالمستوى الروحي والعبادي: التقرب والا  -4

ي زيارته 
 
ي الصلاة والسلام عليه، وف

 
 ف

ّ
الارتباط الروحي بالإمام الصادق )عليه السلام( يتجلى

 الزيارة تجدد العهد وتعمّق الولاء وتقرّب العبد من شفاعته يوم 
ّ
من قربٍ أو بُعد، فإن

 القيامة. 

ه وسيلة إلى الله وواسطة فيضه، له أعظم الأ
ّ
 التوسل به، والاعتقاد بأن

ّ
ي تزكية كما أن

 
ثر ف

ي الحديث 
 
. وقد ورد ف ي

النفس، وصياغة الشخصية المؤمنة، وفتح أبواب الكمال الإنساب 

يف:   )الشر
ْ
َ  مَن

َّ
 اللَّ

َ
رَاد
َ
مْ  أ

ُ
 بِك
َ
أ
َ
د
َ
 . (1)(ب

 المستوى الاجتماعي والدعوي: نسْر منهجه -5

 الشبهات المثارة حوله وحول 
ّ
يف، ورد  عن مقامه الشر

ُ
من مقتضيات الولاء الدفاع

ي ذاته 
 
ق بأخلاقه )عليه السلام( هو ف

ّ
 التخل

ّ
المذهب، بالحكمة والموعظة الحسنة. بل إن

 من صور الدفاع عن المذهب الحق، كما قال )عليه السلام(: 
ٌ
اسَ )صورة

َّ
وا الن

ُ
الِق

َ
 خ

ُ
د
ْ
ي
َ
ا ز
َ
ي

                                                           

، محمد بن يعقوب بن إسحاق (1) ي
ي الكليت 

 
 . 576ص 4ج ،، الكاف



قِ 
َ
لَ
ْ
خ
َ
 بِأ

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
عْت

َ
ط
َ
مْ وَإِنِ اسْت

ُ
ه
َ
ائِز

َ
ن
َ
وا ج

ُ
د
َ
ه
ْ
مْ وَاش

ُ
اه

َ
وا مَرْض

ُ
ود
ُ
ي مَسَاجِدِهِمْ وَع ِ

 
وا ف

ُّ
هِمْ صَل

 رَ 
ُ
ة
َّ
رِي
َ
عْف

َ
ج
ْ
ءِ ال

َ
لَ
ُ
ؤ
َ
وا ه

ُ
ال
َ
 ق
َ
لِك

َ
مْ ذ

ُ
ت
ْ
عَل
َ
ا ف
َ
مْ إِذ

ُ
ك
َّ
إِن
َ
وا ف

ُ
عَل
ْ
اف
َ
نِي  َ ف

ِّ
ذ
َ
مُؤ
ْ
 وَال

َ
ة ئِمَّ

َ ْ
وا الأ

ُ
ون
ُ
ك
َ
ُ  حِمَ ت

َّ
 اللَّ

 
ً
را
َ
عْف

َ
ُ ج

َّ
عَلَ اللَّ

َ
 ف
ُ
ة
َّ
رِي
َ
عْف

َ
ج
ْ
ءِ ال

َ
لَ
ُ
ؤ
َ
وا ه

ُ
ال
َ
 ق
َ
لِك

َ
مْ ذ

ُ
ت
ْ
رَك
َ
ا ت
َ
 وَإِذ

ُ
ه
َ
اب
َ
صْح

َ
 أ
ُ
ب
ِّ
د
َ
ؤ
ُ
 مَا ي

َ
سَن

ْ
ح
َ
 أ
َ
ان
َ
مَا ك

 
ُ
ه
َ
اب
َ
صْح

َ
 أ
ُ
ب
ِّ
د
َ
ؤ
ُ
 مَا ي

َ
سْوَأ

َ
 أ
َ
ان
َ
رٍ مَا ك

َ
عْف

َ
 . (1)(بِج

د هذا الواجب بإحياء أمره، عير إقامة المجالس لذكراه، ونشر تراثه 
ّ
، والاحتفاء ويتأك العلمي

 بولادته، وإحياء ذكرى شهادته. 

: إظهار الحب والتأسي  -6 ي
ي والعاطف 

 
 المستوى الوجدان

 لفرحه. 
ً
 لحزنه، وفرحا

ً
ي أحواله: حزنا

 
 لا يكتمل الولاء إلا بمشاركة الإمام )عليه السلام( ف

 
ّ
ي به، كما أن الفرح  فالبكاء على مصيبته، والتأسي بظلامته، من أبرز صور الارتباط القلتر

ي الأمة. 
 
 بمولده، وإظهار الشور بولادته، شكرٌ لله تعالى على نعمة وجوده ف

 

 الخاتمة

، والمثال الأسم   حياة الإمام الصادق )عليه السلام( هي الصورة الأكمل للإنسان الإلهي
ّ
إن

هو للقيادة الربانية. فهو العالم العامل، العابد القائد، الزاهد المجتهد، الحليم الشجاع، و 

ي 
 
ي البيت، ف

 
ي السوق، ف

 
ي المدرسة، ف

 
ي المسجد، ف

 
ي كل مفصل من مفاصل الحياة: ف

 
قدوة ف

ي التعامل مع الصديق والعدو. 
 
 مواجهة الطغاة، وف

 الإسلام دينُ حياةٍ متكامل، لا ينفصل فيه العلم عن 
ّ
 أعظم دروسه أن

ّ
ومن هنا، فإن

. والطريق إلى هذا الكمال هو العمل، ولا السياسة عن الأخلاق، ولا الدنيا عن الآخرة

 تجسيد. 
 
 الاقتداء بهدي المعصومير  )عليهم السلام(، الذين جسّدوا هذا المعت  أرف

                                                           

ه الفقيه، ابن بابويه، محمد بن علىي  (1)  . 383ص 1ج ،من لا يحصر 


