
 العلمانية تحرّر من

 تمهيد: 

ي عقول الناس 
ا من خطورة هذا الفكر الدخيل، وما أحدثه من آثارٍ مدمّرة ف 

ً
انطلاق

ي مؤسسة المصطف  العالمية للتبليغ والتوعية 
ومجتمعاتهم، أخذ قسم الدرجات ف 

تسعى والإرشاد على عاتقه إعداد هذه الرسالة الهادفة الموسومة بـ )تحرّر من العلمانية(، 

إلى تسليط الضوء على أبرز صور العلمانية ومخاطرها الفكرية والروحية والاجتماعية، 

ي الوقت نفسه عن سبل الوقاية والتحرّر منها، بما ينسجم مع نهج الإسلام 
 ف 
ً
باحثة

 الأصيل وفكر أهل البيت )عليهم السلام(. 

 . ي ي الركاب 
 تأليف: الشيخ خالد الحنتوش 

 معنى العلمانية وجوهرها

 تقوم على فصل الدين عن الحياة العامة، وعن شؤون الدولة 
ٌ
ي أصلها فكرة

العَلمانيّة ف 

 فردية بي   الإنسان والسياسة والتعليم و 
ٌ
سائر مجالات المجتمع، بحجّة أن الدين علاقة

 وربّه، لا شأن له بتدبي  شؤون الناس ولا بإدارة الحياة. 

ي دائرةٍ ضيّقةٍ من 
فرغه من محتواه، وتحبسه ف 

ُ
، لكنها ت

ً
نكر وجود الدين صراحة

ُ
فهي لا ت

ل
ّ
يــــع أو الأخلاق  الشعائر الشخصية والعبادات الشكلية، دون أن تسمح له بالتدخ ي التش 

ف 

 أو الاقتصاد أو السياسة. 

ي القرون 
ي أوروبا بعد صراعاتٍ مريرةٍ بي   الكنيسة والعلماء ف 

لقد وُلدت هذه الفكرة ف 

ف هناك إلى سلطةٍ قمعيّةٍ تحارب العقل والعلم، فثار  الوسطى، حينما تحوّل الدين المحرَّ

 
 
 فعلهم أن نبذوا الدين كل

ّ
 الخطأ الجوهري وقع الناس عليها، فكان رد

ّ
ه من الحياة. غي  أن

 
ّ
رين المسلمي   تلك التجربة إلى واقعٍ مغايرٍ تمامًا، متناسي   أن

 
عندما نقل بعض المفك

 الإسلام دينٌ شاملٌ للحياة، يجمع بي   الروح والعقل، والدنيا والآخرة، والعلم والإيمان. 

ابَ تِبْ )) قال تعالى: 
َ
كِت
ْ
 ال
َ
يْك

َ
ل
َ
ا ع
َ
ن
ْ
ل
َّ
ز
َ
ىَ وَن مُسْلِمِي 

ْ
ى لِل َ شْْ

ُ
 وَب

ً
ى وَرَحْمَة

ً
د
ُ
ءٍ وَه ْ ي

َ
لِّ شْ

ُ
ا لِك

ً
 . (1)((يَان

                                                                 

 . 89سورة النحل، الآية  (1)



 لكلّ ما يصلح حياة الإنسان، لا مجرد مواعظ روحية.  فهو 
ٌ
 تبيان

ي  خطورة
 الفكر العلمانى

 
ّ
ي فصل الدين  إن

لة ف 
ّ
اقة، بل نتيجتها العملية المتمث ّ ي العلمانية ليس شعاراتها الي 

أخطر ما ف 

ا، بل تعمل على تجفيف منابع الإيمان 
ً
يعة علن ي بمحاربة الش 

عن واقع الحياة. فهي لا تكتف 

ي 
 بلا أثرٍ ف 

ً
امٍ، وعبادة ا بلا اليى 

ً
ي النفوس، حتى يصبح الدين طقسًا بلا روحٍ، وإيمان

 لسلوك. ا ف 

ي الدين، فقال:  وقد 
ر أمي  المؤمني   )عليه السلام( من هذا الانفصام ف 

ّ
 ) حذ

ْ
ن
ُ
ك
َ
 ت
َ
  لَ

ْ
ن  مِمَّ

مَلٍ 
َ
ِ ع

ْ
ي 
َ
 بِغ

َ
خِرَة

ْ
رْجُو الْ

َ
عْمَلُ  ي

َ
 وَي

َ
اهِدِين

َّ
وْلِ الز

َ
يَا بِق

ْ
ن
ُّ
ي الد ِ

ى
ولُ ف

ُ
ق
َ
مَلِ ي

َ ْ
ولِ الْ

ُ
 بِط

َ
ة
َ
وْب
َّ
رْجُو الت

َ
وَي

ىَ فِيهَا بِعَمَلِ  اغِبِي   . (1)(الرَّ

 
ّ
ي حقيقته إقصاءٌ للدين  إن

وع العلمانية، وإن ظهر بلباس الحرية والتجديد، إنما هو ف  مش 

ّع من دون الله. وقد قال تعالى:  بٍ يش 
 
يٍّ متقل ، واستبداله بعقلٍ بش   وإلغاءٌ لسلطان الوحي

(( 
ْ
أ
َ
مْ ي

َ
ينِ مَا ل

ِّ
 الد

َ
ن هُم مِّ

َ
وا ل

ُ
ع َ
َ

اءُ شْ
َ
ك َ
ُ

هُمْ شْ
َ
مْ ل
َ
ُ أ

َ
ن بِهِ اللّ

َ
 . (2)((ذ

 العلمانية أنواع

 الجزئية:  العلمانية -1

ي  تسعى
ي المجال الأخلافى

ا ف 
ً
ي له دورًا محدود

بفى
ُ
إلى فصل الدين عن السياسة فقط، لكنها ت

م على أنها 
َّ
قد
ُ
. وهذه الصورة ت  لتجريد الدين (اعتدال)والاجتماعي

ٌ
ي حقيقتها تمهيد

، لكنها ف 

 من سلطانه الكامل. 

 

 

 الشاملة:  العلمانية -2

                                                                 

، محمد بن حسي    (1) ي
يف الرض   . 497، نهج البلاغة، الش 

 . 21سورة الشورى، الآية  (2)



الأخطر، إذ تهدف إلى طرد الدين من جميع مجالات الحياة: من التعليم والثقافة  وهي 

سُوا )) والإعلام، وحتى من ضمائر الناس، فيصبح الدين مجرّد ذكرى تراثية. قال تعالى: 
َ
ن

سِيَهُمْ 
َ
ن
َ
َ ف

َ
 . (1)((اللّ

ٍّ قاتل.  فمن ي فراغٍ روحي
ي أن يعيش ف 

 نسي الله أضاع هويته وكرامته، ورض 

ي المجتمعات المسلمة أسباب
ى
 انتشار العلمانية ف

ي بالغرب الاستعماري -1
 الاحتكاك التاريخى

، ظنّ بعضهم  عندما  ي م الماديّ الغرب 
ّ
ضعف المسلمون علميًا واقتصاديًا، وانبهروا بالتقد

ا أعمى دون إدراكٍ 
ً
دونه تقليد

 
ي إبعاده الدين عن الحياة. فصاروا يقل

 سّر قوّة الغرب ف 
ّ
أن

 .  لجوهر اختلاف الحضارتي  

 )أمي  المؤمني   )عليه السلام(:  قال
ْ
امَ  مَن

َ
مْ  ن

َ
مْ  ل

َ
ن
ُ
  ي

ُ
ه
ْ
ن
َ
فالغفلة عن الذات الثقافية  ،(2)(ع

 والدينية هي أول أسباب الهزيمة الفكرية. 

 . الاستشْاق وتشويه الدين2 -2

ي  عمل
قون على تصوير الإسلام كدينٍ جامدٍ معادٍ للعلم والحضارة، فغرسوا ف  المستش 

ام  ي الاليى 
ناف 
ُ
ي ت

العقول عقدة النقص أمام الغرب، وروّجوا لمفهوم الحرية المزيّفة التى

يعة. با  لش 

 ))عليه السلام(:  أمي  المؤمني    قال
َ

ل
َ
رُوا ع

َ
مْ  احْذ

ُ
ا  دِينِك

َ
 إِذ

َّ
 حَنَ

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
 ال
َ
رَأ
َ
 ق

ً
 رَجُلَ

ً
ة
َ
ث
َ
لَ
َ
ث

كِ  ْ  بِالشِّْ
ُ
 جَارِهِ وَرَمَاه

َ
ل
َ
 ع
ُ
ه
َ
 سَيْف

َ
ط َ يََ

ْ
 اخ

ُ
ه
َ
هْجَت

َ
يْهِ ب

َ
ل
َ
 ع

َ
ت
ْ
ي
َ
اذِيبُ ...، رَأ

َ
ك
َ ْ
 الْ

ُ
ه
ْ
ت
َّ
ف
َ
خ
َ
 اسْت

ً
وَرَجُلَ

 
ُ
ه
َ
ت
َ
اع
َ
 ط

َّ
ن
َ
مَ أ

َ
ع
َ
ز
َ
 ف
ً
انا

َ
ط
ْ
ُ سُل

َ
 اللّ

ُ
اه
َ
 آت

ً
هَا وَرَجُلَ

ْ
وَلَ مِن

ْ
ط
َ
ا بِأ

َ
ه
َّ
ذِبٍ مَد

َ
 ك
َ
ة
َ
وث
ُ
حْد

ُ
 أ
َ
ث
َ
حْد

َ
مَا أ

َ
ل
ُ
 ك

 الله
ُ
 مَعْصِيَة

ُ
ه
َ
 الله وَمَعْصِيَت

ُ
ة
َ
اع
َ
 . (3)(ط

 النخب المتغرّبة -3

                                                                 

 . 67سورة التوبة، الآية  (1)

، محمد بن حسي    (2) ي
يف الرض   . 452، نهج البلاغة، صالش 

، محمد  (3)  . 130ص 27ج ،، وسائل الشيعةبن حسنالشيخ الحر العاملىي



ت خطابً  تلك
ّ
ي تبن

ي )ا يُلبس العلمانية ثوب الفئة التى
، فصارت تدعو إلى (الإصلاح الديت 

الدين لله والوطن )لا بإحيائه، بل بتفريغه من جوهره. فكان شعارهم  (تجديد الدين)

ي عمليًا طرد الدين من ميدان الحياة. (للجميع
ابٍ، لكنه يعت 

ّ
ي ظاهرٍ جذ

 ، ف 

ي والإعلامي  -4
ى
 الاستعمار الثقاف

ا لا بالدبابات بل بالعقول، من خلال التعليم والمناهج  مارس
ً
الغرب استعمارًا جديد

ضعفت صورة العلماء، وجرى 
ُ
ه عائقٌ أمام التطوّر. فأ

ّ
ر الدين على أن والإعلام، حيث صُوِّ

 على أنها الخلاص الوحيد.  (الحداثة)تقديم 

وَ )) تعالى:  قال
ْ
ف
َ
ِ بِأ

َ
ورَ اللّ

ُ
وا ن

ُ
فِئ

ْ
 لِيُط

َ
ون

ُ
رِيد

ُ
 ي

َ
افِرُون

َ
ك
ْ
 ال
َ
رِه
َ
وْ ك

َ
ورِهِ وَل

ُ
ُ مُتِمُّ ن

َ
 . (1)((اهِهِمْ وَاللّ

 آثار العلمانية

: أثرها عل الفرد
ً
 أولَ

ي هو الإنسان نفسه، لأنه حي   يُبعد الدين عن مجالات حياته 
 أولى ضحايا الفكر العلماب 

ّ
إن

ي اضطرابٍ بي   
ي تهديه سواء السبيل، فيعيش ف 

العقل والمادة، يفقد بوصلته الوجودية التى

 :  وبي   الفطرة والإغواء. ويمكن تلخيص آثارها الفردية بما يلىي

ي  .1
 ضعف الارتباط الدينى

وع دنيويٌّ بحت، منفصلٌ عن الهداية الإلهية، يبدأ الإنسان  م الحياة وكأنها مش 
َّ
قد
ُ
حي   ت

 . ي
ا شخصيًا لا علاقة له بقراراته ولا بمساره الأخلافى

ً
فيتحوّل بالنظر إلى الدين بوصفه شأن

وجّه السلوك. 
ُ
 الإيمان إلى عادةٍ شكليةٍ لا ت

َ )) وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الحالة بقوله تعالى: 
َ
سُوا اللّ

َ
 ن
َ
ذِين

َ
ال
َ
وا ك

ُ
ون
ُ
ك
َ
 ت

َ
وَلَ

سَهُمْ 
ُ
نف
َ
مْ أ

ُ
نسَاه

َ
أ
َ
 . (2)((ف

 من نسي خالقه، فقد نسي غاية وجوده.  أي
ّ
 أن

                                                                 

 . 257سورة البقرة، الآية  (1)

، الآية  (2)  . 19سورة الحش 



 فقدان المعنى الروحي  .2

يار النجاح هو المكسب الماديّ فقط، فتمتلىئ الأيدي وتفرغ القلوب. تجعل مع العلمانية

ا مؤلمًا.  ا روحيًّ
ً
ي داخله يعيش فراغ

م بينما هو ف 
ّ
ربط  منو يعيش الإنسان تحت وهم التقد

 وجوده بالدنيا فقد فقد المعت  الأعلى الذي لا يمنحه إلا الإيمان. 

ّ القيم والمفاهيم .3  تغي 

ان القيم من  حي    الحلال )يُستبدل الوحي بالعقل المنفصل عن الهداية، يتحوّل مي  

، فيصبح معيار الخي  ما يوافق المصلحة الآنية (المنفعة والحرية الشخصية)إلى  (والحرام

ي الله. 
 لا ما يرض 

 ))تعالى:  قال
ُ
وَاه

َ
 ه

ُ
هَه
ٰ
 إِل

َ
ذ
َ
خ
َّ
 مَنِ ات

َ
ت
ْ
ي
َ
رَأ
َ
ف
َ
يــــع  ،(1)((أ ي التش 

أي من جعل الهوى مرجعًا ف 

 والاختيار. 

 استقلال الفرد عن المرجعية الدينية .4

 عقله وحده كافٍ لتحديد الصواب  يرى
ّ
 الإنسان مكتفٍ بذاته، وأن

ّ
ي أن

الفكر العلماب 

والخطأ، فيُقصي الدين عن توجيه الفكر والعاطفة والسلوك. وهذه هي بداية الانفصال 

رْضِ )) وصفه الله بقوله: عن النور الإلهي الذي 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالْ ورُ السَّ

ُ
ُ ن

َ
ابتعد عن  فمن ،(2)((اللّ

 .  النور لم يبقَ له إلا ظلمة العقل المتحي ّ

 التناقض الداخلي  .5

ي تميل إلى الإيمان، وبي   الفكر الذي يحصر  حي   
يحاول الإنسان التوفيق بي   الفطرة التى

ا مريرًا. وهذا ما يفشّ الاضطراب النفسي  ي الزاوية الخاصة، يعيش صراعًا داخليًّ
الدين ف 

ي المجتمعات المادية. 
 والقلق الوجودي المنتش  ف 

 الانفتاح المفرط واللامبالاة الْخلاقية .6

                                                                 

 . 23سورة الجاثية، الآية  (1)

 . 35سورة النور، الآية  (2)



رفع ق حي   
ُ
رًا، وكلّ انحلالٍ ت َّ دسية الحدود الدينية باسم الحرية، يصبح كلّ انحرافٍ مي 

ي إلى فوض  سلوكيةٍ لا ضابط لها. 
. فينحدر المجتمع الأخلافى

ً
 شخصية

ً
ي حرية

فقد ورد ف 

مْ ) : الحديث
َ
ا ل
َ
حِ  إِذ

َ
سْت

َ
عْ  ت

َ
اصْن

َ
  ف

َ
ت
ْ
 . (1)(مَا شِئ

 الأخي  قبل الانحراف، فإذا انهدم ضاع كلّ رادع.  فالحياء
ّ
 من الله هو السد

 : أثر العلمانية عل المجتمعثانيًا

ذيب الروابط  كما 
ُ
ت المجتمع من خارجه، إذ ت

ّ
ضعف العلمانية الفرد من داخله، فإنها تفت

ُ
ت

ل القيم الجماعية بقيمٍ ماديةٍ نفعية، فيتحول المجتمع من 
ّ
بد
ُ
جماعة )إلى  (أمّةٍ )الدينية وت

 . ومن أبرز آثارها المجتمعية: (أفراد

 تحويل الدين إلى طقوسٍ فردية .1

ص
 
قل
ُ
ي الحياة العامة. فيُصبح الدين بلا  ت

العلمانية الدين إلى صومٍ وصلاةٍ لا أثر لهما ف 

يعيةٍ أو اجتماعية، ويُفصل الإيمان عن السلوك.   سلطةٍ تش 

 إضعاف الهوية الدينية .2

ي  حي   
ا لا إلهيًا، تضيع هوية الأمة، لأن القواني   الوضعية لا يكون المرجع ف 

يًّ يــــع بش  التش 

. قال تعالى:  عيتها من الوحي ي تستمد سر 
 )) تعي ّ عن روح الأمة الإسلامية التى

َّ
مُ إِلَ

ْ
حُك

ْ
إِنِ ال

 ِ
َ
 . (2)((لِلّ

 فصل الْخلاق عن السياسة .3

جي   الخداع والمكر  أخطر 
ُ
، وت نتائج العلمانية السياسية أنها تجعل السياسة بلا ضمي 

اغماتية)والمصلحة باسم   لإقامة العدل. (الي 
ً
ا بذاتها لا وسيلة

ً
 . فتصبح السلطة هدف

 

 تشويه صورة العلماء والمرجعية .4

                                                                 

ي  (1)
 . 466ص 8ج ،مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، النورى، حسي   بن محمد تفى

 . 57، الآية الأنعامسورة  (2)



ي تشويه صورة رجال الدين والمرجعية، حتى يفقد الناس الثقة  من
وسائل الفكر العلماب 

 بهم، فيُفصل المجتمع عن قيادته الروحية. 

ي أعي   الناس، فيُستبدل بها إعلاميون وفنانون  والمرجعية
هان ف 

ُ
اها الأهواء ت

ّ
ي تتعد

التى

 يصنعون رأي الأمة. 

ي الثقافة  .5
ى
 الغربيةذوبان المجتمعات الإسلامية ف

ل لا  العلمانية
ّ
صبح القدوة الممث

ُ
مهّد الطريق لهيمنة الثقافة المادية والاستهلاكية، فت

ُ
ت

ستبدل القيم الربانية بقيم السوق والشهوة. 
ُ
ف لا العبادة. وهكذا ت  العالم، والغاية اليى

:  أما  ت هذا الاتجاه فهي
ّ
ي غذ

 القوى التى

  ي الذي سعى لتفكيك وحدة الأم الاستعمار  ة بإضعاف الدين. الغرب 

 ي بيئاتٍ علمانية فحملت فكرها إلى الداخل.  النخب
ي تلقت تعليمها ف 

 المتغربة التى

 وسائل  . ي وشوّهت النموذج الإسلامي ي لمعَت النموذج الغرب 
 الإعلام التى

 ي تسعى لإعادة صياغة المجتمعات المسلمة بما  المؤسسات
الفكرية الدولية التى

 يوافق مصالحها السياسية والاقتصادية. 

 سَوَاءً )) تعالى:  قال
َ
ون

ُ
ون
ُ
ك
َ
ت
َ
رُوا ف

َ
ف
َ
مَا ك

َ
 ك
َ
رُون

ُ
ف
ْ
ك
َ
وْ ت
َ
وا ل

ُّ
 . (1)((وَد

ا
ً
 : التطبيقات والمصاديقثالث

،  لم ي حياة المسلمي  
ي تطبيقاتٍ واقعيةٍ ف 

تبقَ العلمانية مجرّد فكرٍ نظري، بل تجسّدت ف 

 منها: 

 المدنية المخالفة للشْيعة:  التشْيعات -1

قصي أحكام الله وتستبدلها بأحكام  كقواني   
ُ
ي ت

اث والمعاملات الربوية، التى الأسرة والمي 

ية. قال تعالى:  مُ )) بش 
ُ
 ه

َ
ئِك

 ـٰٓ و۟لَ
ُ
أ
َ
ُ ف

َ
لَ اللّ

َ
نز
َ
م بِمَا أ

ُ
حْك

َ
مْ ي

َ
 ٱوَمَن ل

َ
فِرُون  ـ

َ
ك
ْ
 . (2)((ل

                                                                 

 . 89، الآية النساءسورة  (1)

 . 44، الآية المائدةسورة  (2)



 المرجعية الدينية عن السياسة:  إقصاء -2

، وهو شعارٌ يراد به تفريــــغ السلطة (فصل الدين عن الدولة)العلماء تحت شعار  بتهميش

 . ي
دار بلا وازعٍ ديت 

ُ
 من روح العدالة الإلهية، لت

 الدراسية المنفصلة عن العقيدة:  المناهج -3

 بذاتها، دون الإشارة إلى مصدرها الإلهي أو غايتها  حيث
ٌ
م المعرفة وكأنها قائمة

َّ
قد
ُ
ت

 الأخروية، فينشأ جيلٌ يَعلم ولا يهتدي. 

:  الخطاب -4 ي
 الإعلامي والفنى

، فيظهر المتدين وكأنه كائنٌ غريبٌ ع الذي ن يروّج للدين كطقسٍ فرديٍّ بلا بُعد اجتماعي

 عن الإيمان. 
ٌ
 سلبية

ٌ
غرس صورة

ُ
 الحياة العصرية، فت

 مواجهة العلمانية والتحرّر منها

وع وعيٍ وإحياءٍ حضاريٍّ  ا عابرًا لأفكارها، بل هو مش 
ً
 التحرّر من العلمانية ليس رفض

ّ
إن

ي الفكر والوجدان والواقع. فمواجهة هذا الفكر المنحرف لا 
شامل، يستعيد للدين مكانته ف 

ةٍ من أمرها،   تكون إلا  بفكرٍ أعمق، وإيمانٍ أصلب، ومؤسساتٍ أقوى، وروحٍ تقف على بصي 

ي )) كما قال تعالى:  ِ
بَعَنى

َّ
ا وَمَنِ ات

َ
ن
َ
ةٍ أ َ صِي 

َ
 ب

َ
ل
َ
ِ ع

َ
 اللّ

َ
وا إِلى

ُ
ع
ْ
د
َ
ذِهِ سَبِيلِي أ

 ـ لْ هَ
ُ
 . (1)((ق

 
ً
 : المواجهة الفكريةأولَ

 
ّ
حصر )أولى جبهات المواجهة هي جبهة العقل والفكر، حيث يُروّج العلمانيون لوهم  إن

ي الطقوس
د (الدين ف 

 
، ونزع قدرته على إدارة الحياة. ومن هنا وجب على الأمة أن تؤك

، من العبادة إلى  ي
يعة وقدرتها على مواكبة جميع مجالات الوجود الإنساب  شمولية الش 

 الاقتصاد.  لىالسياسة، ومن الأخلاق إ

ىَ )) تعالى:  قال مِي 
َ
عَال
ْ
ِ رَبِّ ال

َ
ي لِلّ سُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَانَِ

ُ
ي وَن نَِ

َ
 صَلَ

َّ
لْ إِن

ُ
سبحانه  وقال. (2)((ق

ا: 
ً
ءٍ )) أيض ْ ي

َ
لِّ شْ

ُ
ا لِك

ً
ابَ تِبْيَان

َ
كِت
ْ
 ال
َ
يْك

َ
ل
َ
ا ع
َ
ن
ْ
ل
َّ
ز
َ
 . (1)((وَن

                                                                 

 . 108، الآية يوسفسورة  (1)

 . 162، الآية الأنعامسورة  (2)



 الدين لا شأن له بالحياة  هاتان
ّ
ي تزعم أن

الآيتان تهدمان أساس الدعوى العلمانية التى

العامة، إذ تؤكدان أن الإسلام منهج حياةٍ كامل لا يفرّق بي   عبادةٍ ومعاملةٍ، ولا بي   الروح 

 والمجتمع. 

ي الأكل واللباس والمعاملة والنظام  فالإسلام
 تفاصيل الحياة: ف 

ّ
دينٌ شاملٌ نظم أدق

 إلا ولله فيها حكم. قال تعالى: ال
ً
ك واقعة ، ولم ييى  )) سياشي

ْ
ابِ مِن

َ
كِت
ْ
ي ال ِ

ى
ا ف

َ
ن
ْ
ط رَّ

َ
مَا ف

ءٍ  ْ ي
َ

 . (2)((شْ

ي 
لِفُ ) الحديث عن الإمام الصادق )عليه السلام(:  وف 

َ
ت
ْ
خ
َ
مْرٍ ي

َ
 أ
ْ
انِ  فِيهِ  مَا مِن

َ
ن
ْ
  اث

ُ
ه
َ
 وَل

َّ
 إِلَ

صْل  
َ
ي  أ ِ

ى
ابِ   ف

َ
جَالِ  كِت ولُ الرِّ

ُ
ق
ُ
 ع
ُ
ه
ُ
غ
ُ
بْل
َ
 ت
َ
 لَ

ْ
كِن

َ
 وَجَلَّ وَل

َّ
ز
َ
 . (3)(الله ع

 وَ ) )عليه السلام(:  أمي  المؤمني    وقال
َّ
ةٍ إِلَ

َ
 حَادِث

ْ
م  للهمَا مِن

ْ
 . (4)( فِيهَا حُك

يعة لا تصلح لتنظيم الاقتصاد والسياسة،  فكلّ   الش 
ّ
ي المعبد، أو يزعم أن

من يحصر الدين ف 

مْ )) إنما يي  ع عن الإسلام جوهره، ويجهل عمق قوله تعالى: 
ُ
ك
َ
مْ دِين

ُ
ك
َ
 ل

ُ
ت
ْ
مَل
ْ
ك
َ
يَوْمَ أ

ْ
ال

ي  مْ نِعْمَنَِ
ُ
يْك
َ
ل
َ
 ع

ُ
مَمْت

ْ
ت
َ
 . (5)((وَأ

 : المواجهة العمليةثانيًا

 
ّ
جم إلى عملٍ ومؤسساتٍ ومشاريــــع إصلاحٍ واقعية. والمواجهة  إن الفكر لا يثمر ما لم يُيى

 العملية للعلمانية تقوم على خطواتٍ واضحة، منها: 

بية  إصلاح -1 ي كلّ مجالات التعليم، ليى
المناهج الدراسية: بدمج المعارف الدينية ف 

ي الفكر والعلم والسلوك. 
 جيلٍ يرى الدين مرجعًا ف 

ي قضايا الأمة الاجتماعية والسياسية دو  تفعيل -2
ر العلماء: عي  مشاركتهم الفاعلة ف 

 والاقتصادية، فهم ورثة الأنبياء وحماة القيم. 

                                                                                                                                                                                                          

 . 89، الآية نحلسورة  (1)

 . 38، الآية الأنعامسورة  (2)

، محمد بن يعقوب بن إسحاق (3) ي
ي الكليت 

 . 60ص 1ج ،، الكاف 

، محمد بن حسن (4)  . 52ص 27ج ،، وسائل الشيعةالشيخ الحر العاملىي

 . 3، الآية المائدةسورة  (5)



ي على أن الدين ليس طقوسًا، بل نظام حياةٍ متكاملٍ يشي  تربية -3
ّ
رب 
ُ
دينية متوازنة: ت

ي الأخلاق والسياسة والاقتصاد. 
 ف 

 عن الإسلام كمنهجٍ شاملٍ للنهضة والكرامة  إعلام -4
ً
 واقعية

ً
م صورة

ّ
بديل: يقد

ي تروّجها وسائل الإعلام العلمانية. 
 الإنسانية، بدل الصورة السطحية التى

عزّز الهوية الدينية، وتكشف زيف الشعارات الخادعة مثل  برامج -5
ُ
حرية )شبابية: ت

م بلا إيمان)أو  (بلا حدود
ّ
 . (تقد

ي مؤسساتٍ إس بناء -6
لامية قوية: تعليمية، إعلامية، وثقافية، تحمل روح الدين ف 

 اقتصادية 
ً
م بدائل واقعية للأنظمة الوضعية، بما يضمن عدالة

ّ
مضمونها، وتقد

 واجتماعية مستوحاة من تعاليم الإسلام. 

َ ) أمي  المؤمني   )عليه السلام(:  قال
َ
 اللّ

َّ
رَضَ  إِن

َ
ي  ف ِ

ى
مْوَالِ  ف
َ
  أ

َ
وَات

ْ
ق
َ
نِيَاءِ أ

ْ
غ
َ ْ
  الْ

َ
مَا جَاع

َ
رَاءِ ف

َ
ق
ُ
ف
ْ
ال

 
َ
لِك

َ
 ذ
ْ
ن
َ
هُمْ ع

ُ
 سَائِل

َ
عَالى

َ
ٌّ وَالله ت ي ِ

نى
َ
عَ غ

َ
 بِمَا مَن

َّ
قِي   إِلَ

َ
 . (1)(ف

.  فالإسلام  لا يفصل الاقتصاد عن العبادة، بل يجعله وجهًا من وجوه العدل الإلهي

ا
ً
 اجهة جذور العلمانية: مو ثالث

 
ّ
ل عي  الأفكار المموّهة  إن

 
، بل تتسل

ً
العلمانية لا تدخل إلى المجتمعات الإسلامية صراحة

ة، ومن أبرز  والشعارات اللامعة. فهي تستعمل أدواتٍ ثقافية وإعلامية لا مواجهاتٍ مباسر 

 صورها: 

السياسة والاقتصاد دعوا الدين للعبادات، واتركوا )الجزئية: تحت شعار  العلمانية -1

ي ا. (للعقل البش   ، وهي الخطوة الأولى نحو إقصاء الدين كليًّ

ي الفن والإعلام، وإظهار المتدين  العلمانية -2
الثقافية: عي  تشويه صورة التدين ف 

د. 
ّ
ف أو المتشد

 
 بمظهر المتخل

ي ترفع شعارات  العلمانية -3
م)و (العقلانية)و (الحرية)الناعمة: التى

ّ
، لتوهم (التقد

. ال ي
م الحقيفى

ّ
ي الحقيقة طريق التقد

ي وجه التطوّر، بينما هو ف 
 ناس بأن الدين يقف ف 

                                                                 

، محمد بن حسن (1)  . 29ص 9ج ،، وسائل الشيعةالشيخ الحر العاملىي



ي الإنسان.  نور و 
 الحقيقة الإلهية باقية ما بفى

ّ
 الله لا يُطفأ مهما غطّته الشعارات، لأن

 : المواجهة النفسيةرابعًا

صل الدين عن حياته فقد هذا  الإنسان
ُ
بطبيعته يبحث عن معت  وغاية لوجوده، فإذا ف

ميت الروح. 
ُ
ر الجسد لكنها ت

ّ
خد

ُ
، وامتلأ بالفراغ والضياع. فالعلمانية ت  المعت 

وبُ )) تعالى:  قال
ُ
ل
ُ
ق
ْ
ىُّ ال ِ

مَي 
ْ
ط
َ
ِ ت
َ
رِ اللّ

ْ
 بِذِك

َ
لَ
َ
 . (1)((أ

ا دائمًا، ولو امتلك كلّ وسائل الرفاه المادي.  والقلب
ً
 الذي حُرم الذكر يعيش قلق

ي من نسب  لقد 
رت للدين تعاب 

 
ي تنك

 المجتمعات المادية التى
ّ
أظهرت الدراسات النفسية أن

ن النفس. وقد قال 
 
سك

ُ
ي ت

ها فقدت الغاية الوجودية التى
ّ
انتحارٍ عالية، واكتئابٍ مزمن، لأن

 ) السلام(: أمي  المؤمني   )عليه 
غِنىَ
ْ
ُ ال ْ ي 

َ
  خ

سِ  غِنىَ
ْ
ف
َّ
وقال )صلى الله عليه وآله(:  . (2)(الن

بِ )
ْ
ل
َ
ق
ْ
رُ ال

ْ
ق
َ
رُ ف

ْ
ق
َ
ف
ْ
 . (3)(ال

ي خواءٍ لا يُملأ بالمال ولا  فمن
امتلأ قلبه بالله لم يفتقر، ومن انفصل عن الله عاش ف 

 بالشهرة. 

 : المواجهة الاجتماعيةخامسًا

 
ّ
ت العلمانية الشاملة انتهت إلى أزمة  إن

ّ
ي تبن

التجارب التاريخية تثبت أن المجتمعات التى

ا 
ً
قية، بعد سقوط الشيوعية، عاشت الشعوب فراغ ي أوروبا الش 

. فف  ٍّ هويةٍ وضياعٍ قيمىي

ا لأن الأنظمة السابقة كانت قد ألغت الدين، فلما انهارت لم يجد الناس مرجعًا  روحيًّ

 إليه.  دونأخلاقيًا يستن

ي حاولت فرض علمانيةٍ صارمةٍ قطعت صلة الأمة بجذورها  وكذلك
ي تركيا الحديثة، التى

ف 

ي والهوية الإسلامية الأصيلة، ولا   التيار الغرب 
 بي  

ً
الإسلامية، فكانت النتيجة صراعًا طويلً

 يزال أثر هذا الصراع شاخصًا حتى اليوم. 

                                                                 

 . 28، الآية الرعدسورة  (1)

، علىي بن محمد، عيون الحكم والمواعظ (2) ي الواسطىي
 . 237ص ،الليت 

ي  (3)
، محمد باقر بن محمد تفى  . 56ص 69ج، ، بحار الأنوار المجلسي



الذي يُقصي الدين عن القيادة، ويستبدل العدل بالهوى، لا يعرف استقرارًا ولا  المجتمعو 

ا. 
ً
 توازن

مواجهة العلمانية ليست صراعًا فكريًا فحسب، بل هي جهاد حضاري يرمي إلى  وعليه،

استعادة الإنسان لفطرته، والمجتمع لهويّته، والأمة لرسالتها. والتحرّر من العلمانية لا 

، بل بإحياء الدين وبيان شموله لكلّ مجالات الحياة، وبناء مؤسساتٍ يكون بالانفعال

، ترفع را  )) قوله تعالى:  يةمؤمنةٍ بالوحي
ُ
ه
ْ
بَلَ مِن

ْ
ق
ُ
ن ي

َ
ل
َ
ا ف
ً
مِ دِين

َ
سْلَ ِ

ْ
َ الإ ْ ي 

َ
غِ غ

َ
بْت
َ
 . (1)((وَمَن ي

  فليكن
ّ
، وعملٌ مؤسّس على الهداية الإلهية، فإن شعار المؤمن: دينٌ شامل، وعقلٌ مستني 

ع الباطل انتصاره، قال تعالى: 
ّ
ِ )) الله وعد بنصر دينه مهما اد

َ
ورَ اللّ

ُ
وا ن

ُ
فِئ

ْ
 لِيُط

َ
ون

ُ
رِيد

ُ
ي

 
ُ
ورَه

ُ
تِمَّ ن

ُ
ن ي

َ
 أ
َّ
ُ إِلَ

َ
نََ اللّ

ْ
أ
َ
 . (2)((وَي

                                                                 

 . 85، الآية عمرانآل سورة  (1)

 . 32سورة التوبة، الآية  (2)


